
 
 

●​ Biblioteca Oscar Masotta - Ciclo 2025 Curso Anual “Lacan esquina Borges 
-Lecturas, en curso-” 

Dictadas por Christian Gómez  
Clase IV. Argumentum Ornithologicum. Dios es inconsciente. 
 
El psicoanálisis espera su oportunidad. 

Puntuación: Julia Pernía*  
 
 
En la cuarta clase de Lecturas en curso, 
Christian Gómez retoma la célebre 
formulación del argumento ontológico de 
san Anselmo —que Borges comenta en 
varios textos— para mostrar cómo, a partir 
de ella, puede rastrearse el recorrido de la 
filosofía aristotélica en Medio Oriente. La 
idea central es la siguiente: Dios es 
“aquello mayor que lo cual nada puede ser 
pensado”; y, precisamente por eso, su 
existencia se sigue como necesaria. 
 
Para la filosofía medieval, la fuerza de esta 
prueba reside en el concepto mismo: un ser 
supremo cuya sola definición habilita una 
deducción lógica de su existencia. Esa 
necesidad conceptual se asume como 
suficiente para que el argumento se 
sostenga. 
 

Kant analiza esta formulación —que él 
denomina argumento ontológico— y la 
define como una pretendida demostración 
a priori de la existencia de Dios, 
independiente de toda experiencia 
empírica.  
 
Este argumento, señala el docente, se 
sostiene sobre un idealismo: la afirmación 
de un ser que no puede deducirse de 
ningún otro. San Anselmo plantea que esta 
idea de Dios no es patrimonio exclusivo 
del creyente, sino que también la posee el 
ateo. Cuando el ateo dice “Dios no existe”, 
lo que niega es la existencia real de ese 
ser; pero, al formular esa negación, 
reconoce la existencia mental de la idea de 
Dios. Primer punto: incluso el ateo tiene la 
idea de Dios. Segundo punto: esa idea 
posee una existencia tanto mental como 
—según el argumento— real. Tercer 

 



punto: la demostración procede por 
reducción al absurdo, pues si Dios es 
“aquello mayor que lo cual nada puede 
pensarse”, no podría existir sólo en el 
entendimiento y no en la realidad. 
 

 
 
Para Santo Tomás, en cambio, la 
demostración de la existencia de Dios no 
puede ser a priori —como en Anselmo—, 
sino necesariamente a posteriori, es decir, 
a partir de los efectos observables en el 
mundo. 
 
Veamos ahora la objeción que introduce 
Lacan porque el psicoanálisis no es un 
idealismo. En el Seminario 11, en la clase 
titulada “Tyché y Automaton”, Lacan 
afirma: “La verdadera fórmula del ateísmo 
no es Dios ha muerto —Dios es 
inconsciente.” Con esta formulación 
desplaza el eje del problema desde la 
existencia ontológica hacia la estructura 
del sujeto del inconsciente. 
 
Dos referencias orientan el recorrido 
propuesto por Christian Gómez. Por un 
lado, el artículo de Enrique Acuña, “Creer 
que se cree: síntoma y religión”, publicado 

en la revista Fri(x)iones – entre el 
psicoanálisis y la cultura. Por otro lado, el 
libro de François Regnault, Dios es 
inconsciente. Estudios lacanianos en torno 
a Santo Tomás de Aquino (1985). 
Regnault, filósofo y analizante de Lacan, 
propone allí una lectura que sirve de 
contrapunto para pensar el modo en que el 
psicoanálisis puede intervenir en el cruce 
entre religión, ciencia y el problema de la 
verdad. 
 
Lacan señala que esa fórmula que propone 
del ateísmo aparece en el centro mismo de 
su análisis del sueño comentado por Freud 
—“Padre, ¿acaso no ves que ardo?”— y en 
relación con la frase de Jesús: “Padre, ¿por 
qué me has abandonado?”. La tesis 
nietzscheana del “Dios ha muerto” 
permite, en cierto modo, salvar al padre 
mediante su asesinato, mientras es el hijo 
quien paga. El nombre de Dios deniega el 
nombre del padre: la denegación implica 
una doble negación. Por eso la fórmula de 
la indiferencia —“Dios es inconsciente”— 
sólo podía surgir de ese sueño: una 
indiferencia propia del traumatismo, donde 
el padre aparece como mudo. Esto implica 
que la frase del ateísmo lacaniano se 
introduce en un momento en que no está 
en juego salvar al padre; sino que hay que 
situarla en el contexto del sueño remite al 
hueso de lo real, no a las ideas. Lo que 
despierta en el sueño es la clave, eso que 
Lacan llama lo real en tanto trauma.  
 
Entonces, se trata de una cita siempre 
reiterada, con un real que se escabulle: la 
tyche, una irrupción azarosa de lo real 
como trauma, más allá del fantasma y de 
aquello que el fantasma vela. Está más allá 
del automatón, es decir, es inasimilable, 
solidario del estatuto mismo del 
inconsciente tal como Lacan lo plantea en 

 



este momento de su enseñanza. Esto 
implica modificar la teoría misma del 
sueño: el deseo ya no se articula 
únicamente al principio de placer, sino al 
objeto inasimilable, al núcleo de real que 
el trabajo onírico no llega a simbolizar.  
 
El sueño no funciona como una fantasía 
destinada a colmar un anhelo, sino que, en 
la lectura que Lacan hace de Freud, enseña 
en su punto más cruel que se trata de la 
repetición de una pérdida: el encuentro con 
un objeto perdido. Nadie puede enunciar 
qué es la muerte de un niño salvo el padre 
en tanto padre; ningún ser consciente 
puede ocupar ese lugar. En el lugar de 
Dios, lo que se encuentra es precisamente 
ese punto inasimilable, el encuentro con lo 
que no puede hacerse verdad última ni 
absoluta. Dios, entonces, ex-siste, por lo 
que puede haber idea, sueño, pensamiento 
o incluso Nombre del padre.  
 

Religión y ciencias van juntas. A partir del 
real de la ciencia —un real insoportable, 
sin sentido— la religión opera como un 
dispositivo que derrama sentido a raudales. 
Acuña subraya el alcance del término 
“salvación”: la función religiosa de otorgar 
sentido a las vidas pulsionales. De allí el 
retorno contemporáneo a las religiones: 
todos somos proletarios en tanto 
producimos un sentido que luego es 
consumido. En ese entramado, el 
psicoanálisis puede aún jugar su partida, 
aguardando su oportunidad en el intervalo 
entre el desierto de la ciencia y la 
segregación de sentido que ofrece la 
religión. Otro dispositivo que implica el 
acto analítico, y al analista como un ateo, 
un ateo creyente en que Dios es 
inconsciente. 

(*)Miembro de la Asociación de 
Psicoanálisis de Misiones. 

 
 

Los caminos del síntoma en la selva del fantasma 
-Cuatro conferencias- 

 
Dictadas por Christian Gómez- Director de enseñanzas del Instituto Sigmund 
Freud. Biblioteca Freudiana de Iguazú.  
 

Reseña de la cuarta conferencia. 

 

Por: Lorena Olmedo*  
 

El Inconsciente, eso habla fue el título de 
la cuarta conferencia dictada por Christian 
Gómez en la Biblioteca Freudiana de 
Iguazú. Esta conferencia marcó el cierre de 
un recorrido iniciado de cuatro 

conferencias que se desarrollaron bajo el 
título: Los caminos del síntoma en la selva 
del fantasma. 

Para comenzar, Christian Gómez recordó 
el punto de partida de este ciclo: la lectura 

 



de “El mito individual del neurótico”. Allí 
acentuó que no hay fantasma sin síntoma 
que lo soporte, y que ello implica también 
una satisfacción. Esta idea permite 
responder por qué los síntomas duran y por 
qué no es sencillo desprenderse de ellos: 
persisten justamente por la satisfacción 
que involucran. Así, en un análisis se juega 
la apertura y cierre del inconsciente, 
mientras que el síntoma tiende a 
permanecer. Estos ejes orientaron los 
desplazamientos que se recorrieron en el 
año. 

En esta cuarta conferencia, el docente 
propuso trabajar un texto de Jacques Lacan 
titulado “Televisión”, publicado en Otros 
escritos en el año 2001 en ocasión del 
centenario del nacimiento de Lacan. Se 
detuvo especialmente en el prólogo de 
Jacques-Alain Miller, donde éste señala 
que, veinte años después de la muerte de 
Lacan, alguien aún espera algo del 
psicoanálisis, y Lacan era particularmente 
sensible a esa espera. Esto implica que 
algo del psicoanálisis ex-siste, por fuera de 
sus discípulos, y no se agota en ellos. 

En este sentido, Christian Gómez subrayó 
la importancia de la lectura y el 
desciframiento de los Escritos: textos que, 
como dice Lacan, “son escritos para no 
leer”, pero que, al mismo tiempo, deben 
ser descifrados. Son el residuo de su 
enseñanza, un resto arrojado al basurero 
—una poubellication, neologismo que 
reúne publication publicación y poubelle 
residuo. 

A veces lo escrito por uno mismo puede 
volverse extraño, como un mensaje 
dirigido a descifrar. En este punto, el 
docente evocó el cuento de Borges 
Dreamtigers, tomado en su curso Lacan 

esquina Borges, lecturas en curso, allí dice 
Borges: los tigres vuelven a los sueños, 
pero cuando el soñante quiere llamar a la 
fiera anhelada, aparece cualquier otra cosa. 
Esto quiere decir que, en el sueño, el 
inconsciente hace lo que quiere. Del 
mismo modo, cuando uno escribe “para no 
leer”, no es el autor quien interpreta en 
forma enigmática: es el lector a quien algo 
se le impone. Allí, el Otro aparece como 
efecto o como causa. 

 

Desde este punto, el docente retomó el 
texto de Lacan para situar que Lacan no da 
por supuesta la existencia del 
psicoanálisis. Entonces, introduce la 
pregunta: ¿qué sucede cuando la época se 
impone al sujeto?, ¿el psicoanálisis depone 
sus armas? Enrique Acuña, en su escrito 
“Pandem inc”, juega con la idea de 
“pandemia del inconsciente” o “Pan de 
inconsciente”, y afirma que la gente, aún 
en plena conmoción, sigue soñando: el 
contexto no devora al texto del 
inconsciente. Esto sólo es posible si se 

 



pueden leer los efectos del inconsciente, 
evitando lo que Miller llama “superstición 
lacaniana”: hablar más de Lacan que leer a 
Lacan. 

Miller señala que el ordenamiento de estos 
Otros escritos se sostiene en el objeto a, 
aquello que no es significante y que 
introduce una satisfacción irreductible a la 
palabra. Lacan descubre que no todo en el 
lenguaje es significante, y retoma su 
enseñanza desde su reverso: el objeto a, 
que proviene de la primera letra de autre 
(otro en francés). Así, Christian Gómez 
distinguió tres registros de alteridad: 

– El Otro simbólico, tachado por la falta de 
al menos un significante; 

– El otro minúscula,  a-’a ligado a la 
imagen; 

– El objeto a, resto no simbolizable del 
registro de lo real. 

Las palabras, las imágenes y el objeto 
establecen diferentes modos de alteridad, 
en relación directa con el sujeto. 

Continuando con “Televisión”, recordó 
que se trata de una transcripción de una 
entrevista televisiva de 1973 —publicada 
en 1974— que conserva el estilo oral de 
Lacan. Lacan inicia diciendo que está en la 
TV para decir la verdad del psicoanálisis, 
pero que la verdad no puede ser toda 
dicha: siempre se dice a medias, porque lo 
real puede decirse. A diferencia del 
noúmeno kantiano —incognoscible—, el 
freudiano llama a ser cifrado y descifrado 
convocando a la interpretación. 

Si la palabra pudiera decirlo todo, no 
habría falta. El objeto a, por su parte, no es 
simplemente desconocido: tiene un 
estatuto causal. En análisis se juega la 
suposición de que el Otro sabe la verdad; 
más tarde se constata que no hay La 
verdad. Lacan señala que hay en el 
psicoanálisis un “procedimiento 
empedernido”: hablar suponiendo que el 
otro no entiende. 

Entonces, leer y hablar son operaciones del 
sujeto que exigen esfuerzo, en tanto 
cuando leo, no escribo y cuando escribo, 
no leo. El sujeto es efecto de las palabras 
que lo hablaron, es el poema de su 
inconsciente. De allí la fórmula: eso habla. 

Cuando alguien habla, lo que dice no 
depende sólo de la lengua, sino de las 
resonancias que tiene para cada uno: la 
lalangue, con sus efectos singulares. Hay 
resonancias que pertenecen a la lalangue y 
no a la lengua. Es escuchar, en una frase, 
otra cosa; en una sílaba, un desvío. El 
inconsciente es homofónico, y a esa 
dimensión Lacan dedica la última parte de 
su enseñanza. 

Para finalizar, Freud aprendió de la 
literatura: en Shakespeare descubre que la 
locura tiene método. Lacan, por su parte, 
habla al modo del barroco, exagera: “se 
piensa con los pies”; “lo real miente”; “LA 
mujer no existe”; “no hay proporción 
sexual”. Por eso —advierte Christian 
Gómez— hay que leerlo, y no hacer de su 
palabra una palabra gastada que se repite, 
sin efectos de interpretación. 

(*)Presidenta de la Asociación de 
Psicoanálisis de Misiones. 

 

 



●​ Red de Asociaciones Analíticas y Publicaciones Periódicas. Ciclo 2025 Seminario 
Anual ¿Hacia dónde va el malentendido analítico?-de la agudeza que hay en 
lalengua- 

Séptima clase. 
Docente: Fátima Aleman. 
Comentarios: Fernando Kluge.  

 

El sábado 6 de diciembre, en la sede del 
Instituto PRAGMA–APLP, se llevó a cabo 
la última clase del seminario de la Red de 
Asociaciones y Publicaciones Periódicas 
correspondiente al ciclo 2025, titulado 
¿Hacia dónde va el malentendido 
analítico? De la agudeza que hay en 
lalengua. En esta ocasión, la clase estuvo a 
cargo de Fátima Aleman, con comentarios 
de Fernando Kluge, quienes introdujeron 
la pregunta por el porvenir del 
psicoanálisis en la época y su lugar entre 
otros discursos. 

 

 

 

 

●​ Instituto Sigmund Freud - Ciclo 2025 Seminario Anual “Lo que se pierde - 
verdades y ficciones en análisis-” 

Reseña de la octava clase. 
Docente: Christian Gómez. 
Comentarios: Leticia García. 
 
Mujeres, hombres y lo infinito. 
 
 

Por: Lorena Olmedo*  
 
Bajo los últimos ejes del programa del 
Seminario Anual Lo que se pierde: 
verdades y ficciones en análisis, Christian 
Gómez, como docente, y Leticia García, 
en los comentarios, trabajaron en torno a 

las elaboraciones de lo real, lo femenino y 
lo infinito. 
 
Para el inicio de la clase, Christian Gómez 
situó el momento de la enseñanza de 

 



Lacan del cual se derivan algunas 
consecuencias. Luego de haber afirmado, 
en los años cincuenta, que el inconsciente 
está estructurado como un lenguaje —es 
decir, que articula inconsciente y lenguaje 
a partir de la noción de estructura y de allí 
desprende un sujeto en el que el 
significante predomina en los efectos de 
significación—, Lacan llegará a la vía de 
la angustia a partir de la cosa freudiana, 
aquello que Freud denomina la cosa del 
mundo. 
 
Así, Lacan concluye que no todo en el 
inconsciente es significante: el Otro queda 
del lado de la inconsistencia. En el 
inconsciente hay algo, un objeto, y con 
ello elabora su invención, que es de otra 
estofa que el significante. Se trata más 
bien de ese objeto paradójico que en Freud 
aparece como objeto perdido, articulado a 
la satisfacción que funda el deseo. No hay 
deseo sin objeto perdido, articulado a una 
causa. 
 
En este punto, Christian subrayó que la 
angustia no es solo señal de peligro, sino 
signo de un deseo que el sujeto ignora. 
Tenemos aquí una teoría del deseo y una 
teoría de los afectos: el signo es 
inequívoco, mientras que el significante es 
equívoco. 
 
La angustia, entonces, concierne a quien 
está afectado por ella; es esa consistencia 
la que Lacan comienza a elaborar. Ya no se 
trata sólo del sujeto que se encuentra entre 
los significantes, sino de otra forma de 
consistencia, que no tiene que ver con el 
costado del equívoco. 
 
Ahora bien, en la enseñanza de Lacan, el 
Otro con el que discute y del que se sirve 
para reelaborar un concepto se va 

desplazando con el tiempo. En este punto 
encontramos referencias en las que el 
inconsciente procede de la lógica pura, es 
decir, del significante articulado a la lógica 
proposicional. 
 

 
A su vez, la topología le permite plantear 
cómo pasar de algo que es significante a 
algo que no lo es, en tanto la pregunta que 
surge es cómo algo que puede ser más 
próximo al sujeto puede, al mismo tiempo, 
resultar ajeno. 
 
Lacan pasa entonces de pensar las causas a 
hablar de los discursos y elabora la 
categoría del goce. Todo esto es efecto de 
veinte años de seminarios. 
 
En el Seminario 20 —señala Enrique 
Acuña en el curso breve que dictó en 2021, 
titulado  Se(x)uaciones – Hombres y 
mujeres con lo femenino—, Lacan venía 
de lo que se tradujo como ...O peor, 
expresión que en francés suena también 
como “un padre”, “un suspiro”, entre otras 
resonancias. Ese “O peor” es el goce, y es 

 



precisamente aquello de lo cual el sujeto 
no quiere saber nada. Tiene que ver con la 
marca sobre el cuerpo, con ese encore 
(aún) que resuena en en corps, “en 
cuerpo”. 

 
En este seminario, Lacan plantea: “no 
quiero saber nada de eso”, pero es 
justamente eso lo que lo hace avanzar. En 
posición de analizante, el sujeto no quiere 
saber nada, eso lo divide, y es el discurso 
analítico el que sostiene esa división. 
Lacan anuncia que va a hablar del amor, y 
distingue el amor del deseo y del goce. 
Sobre este último afirma que “no sirve 
para nada”, en el sentido de que no se trata 
de la utilidad: lo útil entra en un circuito de 
intercambio, tiene un lugar desde el punto 
de vista del uso. 
 
Distingue entonces el goce del cuerpo del 
otro, el amor recíproco y el goce del Otro, 
que no es signo de amor. 
 
Del amor recíproco dirá que es aquello que 
hace seña, por tanto se articula al registro 
imaginario, donde el amor es narcisista y 
puede ignorar el deseo. 
Mientras que el goce del cuerpo del otro es 
otra cosa: se sitúa en otro plano, al que 

llama “amuro”. Lacan muestra que entre 
esos dos que se abrazan hay un muro; por 
ello, no se trata sin el Otro del 
inconsciente. Es decir, se goza del cuerpo 
del otro a partir del Otro del inconsciente. 
El ser sexuado está animado por la 
imposibilidad de establecer la relación 
sexual, es decir, no hay proporción. El 
docente se preguntó entonces: ¿si no hay 
proporción, ¿qué hay? ¿Qué ocurre con el 
goce del Otro? Lacan responde que solo se 
alcanza en el infinito, según la paradoja de 
Zenón. 
 
En lógica y matemáticas hay varios 
infinitos, en el caso de Aquiles y la 
tortuga, la paradoja es lógica: Aquiles no 
alcanzará a la tortuga lógicamente. Todo se 
apoya en el principio de que siempre se 
puede contar una vez más, hay algo que no 
se alcanza: esa X de la sexuación, es lo 
que Lacan designa como lo femenino. 
 
En los comentarios, Leticia García 
puntualizó el recorrido freudiano sobre la 
diferencia entre lo femenino y la 
feminidad, y leyó a partir de ello las 
fórmulas de la sexuación en Lacan. 
 
En Freud, el problema de la disposición 
bisexual introduce la idea de que no hay 
una representación plena de los sexos. Así, 
Freud no logra desarrollar un todo con lo 
femenino; más bien, se trata de que hay 
feminidades, y de cómo cada mujer se las 
arregla con lo femenino. 
 
Lacan, por su parte, parece presentar las 
fórmulas de la sexuación en una estructura 
binaria: de un lado lo masculino, del otro 
lo femenino, aunque eso no es todo. 
Advierte que pueden creer que lo saben 
todo y que hay que cuidarse de ello. 

 



Enrique Acuña, en el curso Se(x)uaciones. 
mujeres y hombres con lo femenino, 
señalaba que Freud escribió sobre la 
feminidad después de treinta años de 
estudios sobre la histeria, y que es 
precisamente la histeria la que le plantea el 
problema de la sexualidad humana, en 
tanto la sexualidad no hace conjunto, sino 
que está ligada a lo imposible como real. 
Continúa Acuña en el texto citado: lo 
femenino es un problema entre los 
hombres y las mujeres. 
 
El objeto "a" si vemos las fórmulas del 
Seminario 20, está ubicado del lado 
femenino y, por tanto, del lado de lo no 
representable. Frente a la pregunta por 
aquello que media entre el hombre y la 
mujer, Lacan ubica el objeto a, que se 

encuentra del lado de la mujer. También 
ubicará de dicho lado S(A/), escrituras de 
lo no contable. De ese Otro goce no 
contable. 
 
Leticia avanzó sobre la pregunta acerca de 
cómo se pone en juego esto en un análisis, 
y cómo se puede escribir algo de ello al 
modo de los números transfinitos de 
Cantor; cómo inventar algo en torno a la 
letra como litoral para tocar ese límite.  
Temas que se continuaron en la 
conversación posterior junto a los 
presentes. 
 
 
(*)Presidenta de la Asociación de 
Psicoanálisis de Misiones.  

  
 
 
 

●​ Biblioteca Freudiana de Oberá - Ciclo 2025 Seminario Anual “La Clínica 
Analítica -entre la clase y el caso-” 
 

Reseña de la octava clase. 
Docente: Carla Bertinetti. 
Comentarios: Fernando Kluge. 

  

Por: Fernando Kluge* 
 
En torno al tema “Del síntoma metáfora al 
Sinthome” —extraído del segundo eje del 
programa—, Carla Bertinetti, como 
docente, y quien escribe, Fernando Kluge, 
en los comentarios, llevaron a cabo la 
octava clase del seminario BFO 2025 “La 
clínica analítica —entre la clase y el 
caso—” el día 20 de noviembre. 
 
Carla Bertinetti inició a partir de Freud y 
la definición del síntoma como “cuerpo 

extraño”, situando así una irrupción de 
algo extraterritorial en el yo y como efecto 
de una lucha defensiva emprendida por 
dicha instancia psíquica ante el goce. A 
ello anexó una segunda expresión 
freudiana: “epílogo prolongado”, con la 
cual dio cuenta de que el síntoma no es un 
asunto hecho de liviandades: implica un 
goce y una significación que llevan al 
psicoanálisis, como práctica, a ocuparse de 

 



la causa, los efectos y la permanencia de 
una satisfacción vivida como sufrimiento. 
El síntoma, en su faz pulsional, lleva a 
Freud, en “Inhibición, síntoma y angustia”, 
a estudiarlo también en relación con la 
angustia: es causa de la represión, lo cual 
invierte una primera teoría freudiana de la 
angustia como afecto flotante y libre de 
representación. 
 
Así como hay una satisfacción paradójica 
en el síntoma, hay también un empuje al 
goce en los discursos actuales. Con ello, la 
docente tomó desarrollos de Enrique 
Acuña en “Lo real miente en el síntoma” 
para ubicar el hecho de que no todos 
acceden a la norma de goce del consumo 
de los objetos técnicos. En contraste, el 
psicoanálisis vacía la causa y no trata lo 
real por lo real, sino lo real mediante lo 
simbólico. Para ello, el síntoma —como 
sostiene Enrique Acuña en el texto 
citado— debe permitir, como formación 
del inconsciente, suponer un saber y una 
interpretación a partir del significante y de 
la función de la palabra. De esta manera, el 
síntoma condensa palabras y se presenta 
como un mensaje cifrado dirigido al Otro: 
introduce una pregunta por la causa y una 
significación por venir, que, sin embargo, 
va hasta el límite de lo que puede decirse y 
representarse, finalizó Carla Bertinetti. 
 
El comentario de quien escribe situó que el 
análisis se realiza a partir del síntoma, el 
cual debe ser formalizado. El psicoanálisis 
no trata conductas, sino que se ocupa de 
las formaciones del inconsciente, en tanto 
hay una suposición de saber que da lugar a 
un querer decir. El síntoma también 
permite la conexión entre inconsciente y 
pulsión, en tanto reúne, a la vez, una parte 
significante —descifrable— y una 
finalidad de goce. 

 

 
De esta manera, por vía del síntoma, el 
psicoanálisis constituye una práctica de 
tratamiento de la neurosis en tanto hay un 
mal arreglo con el lenguaje. Entonces, el 
lenguaje tiene una dimensión traumática: 
es incompleto (no hay un todo en el 
lenguaje) e inconsistente (hay en el 
lenguaje elementos que no son de 
lenguaje). 
 
Para precisar el uso del síntoma como 
Sinthome, el comentario situó la diferencia 
ubicada por Jacques-Alain Miller en su 
curso “El ultimísimo Lacan” entre un 
inconsciente transferencial (el de las 
formaciones del inconsciente, el del 
síntoma como metáfora, con un sentido a 
descifrar, el inconsciente parlanchín, que 
conecta significantes, que desplaza deseos 
y que permite esa suposición de saber a 
partir de la conexión de significantes) y un 
inconsciente real, que es el del 
traumatismo, del fuera de sentido, exterior 
a la suposición de saber. Jacques Lacan, en 
“Joyce, el síntoma”, plantea que Joyce “es 
su nombre”: así arranca el texto y termina 
afirmando que logró algo sin Freud 

 



—aunque lo haya leído— y sin análisis. 
Enrique Acuña, en “James Joyce, el 
lenguaje artefacto”, plantea que el 
sinthome no es un avance de la doctrina 
del síntoma analítico, sino un uso que 
permite ubicar lo incurable del lenguaje: el 
resto, lo no interpretable por el Otro del 
inconsciente. Y con Joyce la literatura 
enseña cómo alcanzar lo real con la 

escritura, con la obra de Joyce como un 
arte-facto que sirve como solución, a la 
vez que alguien se nombra con ello: se 
identifica a ese sinthome. Se hace un 
nombre. 
 
(*)Responsable Biblioteca Freudiana de 
Oberá.  
 

 
 
  

 
 
 

●​  Biblioteca Freudiana de Iguazú - Ciclo 2025 Seminario Anual El mito individual 
del neurótico -entre  síntoma y fantasma- 

 
Reseña de la séptima clase. 
Docente: Claudia Espínola. 
Comentarios: Zinnia Osella. 
 

Por Paola Castro* 

El viernes 28 de noviembre  se llevó a 
cabo en la Biblioteca Popular Victoria 
Aguirre, la 7ma clase del seminario Anual 
de la Biblioteca Freudiana Iguazú "El mito 
individual del neurótico. Entre síntoma y 
fantasma". Tuvo como docente a Claudia 
Espínola junto a los comentarios de Zinnia 
Osella, quienes finalizaron con el eje 4 del 
programa titulado: Psicoanálisis e Infancia. 

Zinnia Osella, en su comentario, puntúa la 
pregunta con la que iniciamos el 
seminario: ¿el niño moldea sus fantasías 
según el folclore de los cuentos infantiles o 
los cuentos tocan la verdad de la fantasía 
infantil?  Pregunta que se corresponde con 
una banda de moebius, donde externo e 
interno forman parte de una misma 
superficie. 

Realiza un recorrido por textos de 
Sigmund Freud articulando literatura y 
fantasía. Así sitúa que las fantasías son 
ficciones que muestran algo del deseo del 
sujeto y es la traducción ficcional 
(imaginario-simbólica) frente a lo real, a 
través de representaciones psíquicas 
-Phantasie vorstellung-. 

A partir del sueño del hombre de los lobos, 
que Freud publica en su artículo 
"Materiales del cuento tradicional", resalta 
dos aspectos: el primero es que el sueño y 
la fantasía se presentan como extraños al 
entendimiento; que los cuentos escuchados 
y  cosas vistas  durante la infancia se 
pueden volver ominosos. Segundo, que los 
cuentos infantiles le permiten a Freud 
llegar a la sexualidad infantil y suponer las 

 



protofantasías que, como refiere Germán 
García, dan tela a la novela del neurótico, 
siendo las columnas de dicha ficción. 

Luego, Claudia Espínola, a partir de la 
lectura que realiza Jacques Lacan de la 
obra freudiana, ubica a las protofantasías 
como universales y constitutivas del deseo, 
de la diferenciación de los sexos y el 
origen. Fantasías primordiales que 
permiten dar respuestas frente a aquello 
que no se sabe: lo sexual. 

Orientándose por el texto de Enrique 
Acuña "Infancias de Lewis Carrol", toma a 
Giorgio Agamben en Infancia e historia: 
destrucción de la experiencia y origen de 
la historia, para pensar la Infancia 
señalando que no se trata de un hecho 
evolutivo y cronológico como la niñez, 
sino como un lugar lógico en una 
exposición en relación a la experiencia y el 
lenguaje, un recurso en el relato.   En el 
mismo texto, en el apartado “Fantasía y 
Experiencia”, el autor plantea a la fantasía 
como aquello que se puede saber, la 
fantasía como médium. Siguiendo el 
camino de las fantasías, la docente se 
remonta a una ponencia de Germán García 
realizada en Posadas en el año 2007 que se 
llamó “Del síntoma y el arte” publicado en 
la revista Fri(x)iones -entre el 

psicoanálisis y la cultura-  en el año 2012, 
donde dice que las fantasías son una 
producción de palabras y tienen que ver 
con lo particular; en cambio, las 
protofantasías son organizadores lógicos 
universales que responden a una 
axiomática. Así introdujo que Lacan ubica 
en el fantasma una lógica. 

A su vez toma un detalle del texto de 
Lorena Olmedo "¿Qué suena el cuerpo 
hoy?" situado en la revista Caldo de 
Cultura -revista analítica- N°1, en torno a 
las resonancias del lenguaje en el cuerpo, 
planteando que algo de ese relato de los 
cuentos resuena en las fantasías del sujeto. 
Si las fantasías son una respuesta, ¿cuál es 
la pregunta a la que el sujeto responde? 

Para finalizar, se remite al texto de Enrique 
Acuña que orienta la clase, y hace 
mención del cuento de Lewis Carrol 
“Alicia en el país de las maravillas” quien 
utiliza como recurso a la infancia donde va 
nombrando, via la literatura, elementos 
lógicos -proposiciones, axiomáticas, 
paradojas-.  El aparente sinsentido 
ficcional de la literatura carrolliana, como 
los juegos del Sombrerero, los cambios de 
sentido de palabras, o los problemas 
matemáticos disfrazados, responden a un 
mundo regulado por formas lógicas que 
pueden describirse universalmente. 

El poeta, el escritor literario, lleva la 
delantera al psicoanálisis en tanto habla, 
sin saberlo, de aquello que estudia el 
psicoanálisis: el inconsciente. 

(*)Miembro de la Asociación de 
Psicoanálisis de Misiones. Coordinadora 
Biblioteca Freudiana Iguazú. 

 



Fiesta Inconscientes 
Entre cosquillas y ebullición  

5ta Edición. 
Puerto Iguazú, Misiones 

 

 



 

 



Seguinos: 
 
 
 
 
 
 
 
                             Click aquí                                                                  Click aquí                   

 

 

 

Televisión - Canal de la Asociación de Psicoanálisis de Misiones. 

 

Radiofonía -Ivoox-.            

Radiofonía - voces del psicoanálisis en movimiento- Spotify. 

 

 

 

 

https://www.facebook.com/Asociaci%C3%B3n-De-Psicoanalisis-Misiones-228115234380604
https://www.instagram.com/asociaciondepsicoanalisis/?hl=es-la
https://www.youtube.com/channel/UCy15L__FF8dr98puUD752lg
https://www.ivoox.com/podcast-radiofonia-voces-del-psicoanalisis-movimiento_sq_f1896606_1.html
https://open.spotify.com/show/42QzC8Gm6fDH1tEKvGYYOU

