Nombres

del Psicoanalisis en movimiento

Boletin de la Asociacién de Psicoanalisis de Misiones

DIRECTORA: LORENA OLMEDO.
ADJUNTA: ALDANA MACENA.

INTEGRANTES: CARLA
BERTINETTI.

ASESORA: VERONICA ORTIZ.
CONSULTOR: CHRISTIAN GOMEZ.

Numero 44
Diciembre 2025

e Biblioteca Oscar Masotta - Ciclo 2025 Curso Anual “Lacan esquina Borges

-Lecturas, en curso-"
Dictadas por Christian Gomez

Clase IV. Argumentum Ornithologicum. Dios es inconsciente.

El psicoanalisis espera su oportunidad.

En la cuarta clase de Lecturas en curso,
Christian Gomez retoma la célebre
formulacion del argumento ontoldgico de
san Anselmo —que Borges comenta en
varios textos— para mostrar como, a partir
de ella, puede rastrearse el recorrido de la
filosofia aristotélica en Medio Oriente. La
idea central es la siguiente: Dios es
“aquello mayor que lo cual nada puede ser
pensado”; y, precisamente por eso, su
existencia se sigue como necesaria.

Para la filosofia medieval, la fuerza de esta
prueba reside en el concepto mismo: un ser
supremo cuya sola definicién habilita una
deduccion logica de su existencia. Esa
necesidad conceptual se asume como
suficiente para que el argumento se
sostenga.

Puntuacion: Julia Pernia*

Kant analiza esta formulacion —que ¢l
denomina argumento ontologico— y la
define como una pretendida demostracion
a priori de la existencia de Dios,
independiente de toda  experiencia
empirica.

Este argumento, sefala el docente, se
sostiene sobre un idealismo: la afirmacion
de un ser que no puede deducirse de
ningln otro. San Anselmo plantea que esta
idea de Dios no es patrimonio exclusivo
del creyente, sino que también la posee el
ateo. Cuando el ateo dice “Dios no existe”,
lo que niega es la existencia real de ese
ser; pero, al formular esa negacion,
reconoce la existencia mental de la idea de
Dios. Primer punto: incluso el ateo tiene la
idea de Dios. Segundo punto: esa idea
posee una existencia tanto mental como
—segun el argumento— real. Tercer



punto: la demostracion procede por
reduccion al absurdo, pues si Dios es
“aquello mayor que lo cual nada puede
pensarse”, no podria existir sélo en el
entendimiento y no en la realidad.

Para Santo Tomas, en cambio, la
demostracion de la existencia de Dios no
puede ser a priori —como en Anselmo—,
sino necesariamente a posteriori, es decir,
a partir de los efectos observables en el
mundo.

Veamos ahora la objeciéon que introduce
Lacan porque el psicoandlisis no es un
idealismo. En el Seminario 11, en la clase
titulada “Tyché y Automaton”, Lacan
afirma: “La verdadera formula del ateismo
no es Dios ha muerto —Dios es
inconsciente.” Con esta formulacion
desplaza el eje del problema desde la
existencia ontoldgica hacia la estructura
del sujeto del inconsciente.

Dos referencias orientan el recorrido
propuesto por Christian Goémez. Por un
lado, el articulo de Enrique Acuia, “Creer
que se cree: sintoma y religiéon”, publicado

en la revista Fri(x)iones — entre el
psicoandlisis y la cultura. Por otro lado, el
libro de Frangois Regnault, Dios es
inconsciente. Estudios lacanianos en torno
a Santo Tomas de Aquino (1985).
Regnault, filésofo y analizante de Lacan,
propone alli una lectura que sirve de
contrapunto para pensar el modo en que el
psicoanalisis puede intervenir en el cruce
entre religion, ciencia y el problema de la
verdad.

Lacan sefala que esa férmula que propone
del ateismo aparece en el centro mismo de
su andlisis del suefio comentado por Freud
—*“Padre, ¢acaso no ves que ardo?”—y en
relacion con la frase de Jesus: “Padre, ;por
qué me has abandonado?”. La tesis
nietzscheana del “Dios ha muerto”
permite, en cierto modo, salvar al padre
mediante su asesinato, mientras es el hijo
quien paga. El nombre de Dios deniega el
nombre del padre: la denegacion implica
una doble negacion. Por eso la formula de
la indiferencia —*“Dios es inconsciente”—
solo podia surgir de ese suefio: una
indiferencia propia del traumatismo, donde
el padre aparece como mudo. Esto implica
que la frase del ateismo lacaniano se
introduce en un momento en que no esta
en juego salvar al padre; sino que hay que
situarla en el contexto del suefio remite al
hueso de lo real, no a las ideas. Lo que
despierta en el suefio es la clave, eso que
Lacan llama lo real en tanto trauma.

Entonces, se trata de una cita siempre
reiterada, con un real que se escabulle: la
tyche, una irrupcién azarosa de lo real
como trauma, mas alla del fantasma y de
aquello que el fantasma vela. Esta mas alla
del automaton, es decir, es inasimilable,
solidario del estatuto mismo del
inconsciente tal como Lacan lo plantea en



este momento de su ensefanza. Esto
implica modificar la teoria misma del
suefio: el deseo ya no se articula
unicamente al principio de placer, sino al
objeto inasimilable, al nucleo de real que
el trabajo onirico no llega a simbolizar.

El suefio no funciona como una fantasia
destinada a colmar un anhelo, sino que, en
la lectura que Lacan hace de Freud, ensefia
en su punto mas cruel que se trata de la
repeticion de una pérdida: el encuentro con
un objeto perdido. Nadie puede enunciar
qué es la muerte de un nifio salvo el padre
en tanto padre; ningin ser consciente
puede ocupar ese lugar. En el lugar de
Dios, lo que se encuentra es precisamente
ese punto inasimilable, el encuentro con lo
que no puede hacerse verdad ultima ni
absoluta. Dios, entonces, ex-siste, por lo
que puede haber idea, suefio, pensamiento
o incluso Nombre del padre.

Religion y ciencias van juntas. A partir del
real de la ciencia —un real insoportable,
sin sentido— la religion opera como un
dispositivo que derrama sentido a raudales.
Acufia subraya el alcance del término
“salvacion”: la funcion religiosa de otorgar
sentido a las vidas pulsionales. De alli el
retorno contemporaneo a las religiones:
todos somos proletarios en tanto
producimos un sentido que luego es
consumido. En ese entramado, el
psicoandlisis puede aun jugar su partida,
aguardando su oportunidad en el intervalo
entre el desierto de la ciencia y la
segregacion de sentido que ofrece la
religion. Otro dispositivo que implica el
acto analitico, y al analista como un ateo,
un ateo creyente en que Dios es
inconsciente.

(*)Miembro de la Asociacion de
Psicoanalisis de Misiones.

-Cuatro conferencias-

Dictadas por Christian Gomez- Director de ensefianzas del Instituto Sigmund

Freud. Biblioteca Freudiana de Iguazi.

Reseiia de la cuarta conferencia.

El Inconsciente, eso habla fue el titulo de
la cuarta conferencia dictada por Christian
Gomez en la Biblioteca Freudiana de
Iguazu. Esta conferencia marco el cierre de

un recorrido iniciado de  cuatro

Por: Lorena Olmedo*

conferencias que se desarrollaron bajo el
titulo: Los caminos del sintoma en la selva
del fantasma.

Para comenzar, Christian Gémez recordd
el punto de partida de este ciclo: la lectura



de “El mito individual del neurotico”. Alli
acentud que no hay fantasma sin sintoma
que lo soporte, y que ello implica también
una satisfaccion. Esta idea permite
responder por qué los sintomas duran y por
qué no es sencillo desprenderse de ellos:
persisten justamente por la satisfaccion
que involucran. Asi, en un analisis se juega
la apertura y cierre del inconsciente,
mientras que el sintoma tiende a
permanecer. Estos ejes orientaron los
desplazamientos que se recorrieron en el
afno.

En esta cuarta conferencia, el docente
propuso trabajar un texto de Jacques Lacan
titulado “Television”, publicado en Otros
escritos en el afno 2001 en ocasion del
centenario del nacimiento de Lacan. Se
detuvo especialmente en el prologo de
Jacques-Alain Miller, donde éste sefiala
que, veinte afios después de la muerte de
Lacan, alguien aun espera algo del
psicoanalisis, y Lacan era particularmente
sensible a esa espera. Esto implica que
algo del psicoanalisis ex-siste, por fuera de
sus discipulos, y no se agota en ellos.

En este sentido, Christian Gomez subrayo
la importancia de la lectura y el
desciframiento de los Escritos: textos que,
como dice Lacan, “son escritos para no
leer”, pero que, al mismo tiempo, deben
ser descifrados. Son el residuo de su
enseflanza, un resto arrojado al basurero
—una poubellication, neologismo que
retne publication publicacion y poubelle
residuo.

A veces lo escrito por uno mismo puede
volverse extrafio, como un mensaje
dirigido a descifrar. En este punto, el
docente evoco el cuento de Borges
Dreamtigers, tomado en su curso Lacan

esquina Borges, lecturas en curso, alli dice
Borges: los tigres vuelven a los suefios,
pero cuando el sofiante quiere llamar a la
fiera anhelada, aparece cualquier otra cosa.
Esto quiere decir que, en el suefio, el
inconsciente hace lo que quiere. Del
mismo modo, cuando uno escribe “para no
leer”, no es el autor quien interpreta en
forma enigmatica: es el lector a quien algo
se le impone. Alli, el Otro aparece como
efecto o como causa.

Desde este punto, el docente retomo el
texto de Lacan para situar que Lacan no da
por  supuesta la  existencia  del
psicoanalisis. Entonces, introduce la
pregunta: ;qué sucede cuando la época se
impone al sujeto?, ;el psicoanalisis depone
sus armas? Enrique Acufa, en su escrito
“Pandem inc”, juega con la idea de
“pandemia del inconsciente” o “Pan de
inconsciente”, y afirma que la gente, aun
en plena conmocion, sigue sofiando: el
contexto no devora al texto del
inconsciente. Esto s6lo es posible si se



pueden leer los efectos del inconsciente,
evitando lo que Miller llama “supersticion
lacaniana”: hablar més de Lacan que leer a
Lacan.

Miller sefiala que el ordenamiento de estos
Otros escritos se sostiene en el objeto a,
aquello que no es significante y que
introduce una satisfaccion irreductible a la
palabra. Lacan descubre que no todo en el
lenguaje es significante, y retoma su
ensefianza desde su reverso: el objeto a,
que proviene de la primera letra de autre
(otro en francés). Asi, Christian Goémez
distinguio tres registros de alteridad:

— El Otro simbdlico, tachado por la falta de
al menos un significante;

— El otro mintscula, a-’a ligado a la
imagen,;

— El objeto a, resto no simbolizable del
registro de lo real.

Las palabras, las imagenes y el objeto
establecen diferentes modos de alteridad,
en relacion directa con el sujeto.

Continuando con “Television”, recordo
que se trata de una transcripcion de una
entrevista televisiva de 1973 —publicada
en 1974— que conserva el estilo oral de
Lacan. Lacan inicia diciendo que esta en la
TV para decir la verdad del psicoanalisis,
pero que la verdad no puede ser toda
dicha: siempre se dice a medias, porque lo
real puede decirse. A diferencia del
noumeno kantiano —incognoscible—, el
freudiano llama a ser cifrado y descifrado
convocando a la interpretacion.

Si la palabra pudiera decirlo todo, no
habria falta. El objeto a, por su parte, no es
simplemente  desconocido: tiene un
estatuto causal. En analisis se juega la
suposicion de que el Otro sabe la verdad,
mas tarde se constata que no hay La
verdad. Lacan sefiala que hay en el
psicoanalisis un “procedimiento
empedernido”: hablar suponiendo que el
otro no entiende.

Entonces, leer y hablar son operaciones del
sujeto que exigen esfuerzo, en tanto
cuando leo, no escribo y cuando escribo,
no leo. El sujeto es efecto de las palabras
que lo hablaron, es el poema de su
inconsciente. De alli la formula: eso habla.

Cuando alguien habla, lo que dice no
depende solo de la lengua, sino de las
resonancias que tiene para cada uno: la
lalangue, con sus efectos singulares. Hay
resonancias que pertenecen a la lalangue y
no a la lengua. Es escuchar, en una frase,
otra cosa; en una silaba, un desvio. El
inconsciente es homofénico, y a esa
dimension Lacan dedica la tltima parte de
su ensenanza.

Para finalizar, Freud aprendi6 de Ila
literatura: en Shakespeare descubre que la
locura tiene método. Lacan, por su parte,
habla al modo del barroco, exagera: “se
piensa con los pies”; “lo real miente”; “LA
mujer no existe”; “no hay proporcion
sexual”. Por eso —advierte Christian
Gomez— hay que leerlo, y no hacer de su
palabra una palabra gastada que se repite,
sin efectos de interpretacion.

(*)Presidenta de la Asociaciéon de
Psicoanalisis de Misiones.



e Red de Asociaciones Analiticas y Publicaciones Periodicas. Ciclo 2025 Seminario
Anual ;Hacia donde va el malentendido analitico?-de la agudeza que hay en

lalengua-

Séptima clase.
Docente: Fatima Aleman.
Comentarios: Fernando Kluge.

El sabado 6 de diciembre, en la sede del
Instituto PRAGMA-APLP, se llevo a cabo
la Gltima clase del seminario de la Red de
Asociaciones y Publicaciones Periodicas
correspondiente al ciclo 2025, titulado
(Hacia donde va el malentendido
analitico? De la agudeza que hay en
lalengua. En esta ocasion, la clase estuvo a
cargo de Fatima Aleman, con comentarios
de Fernando Kluge, quienes introdujeron
la  pregunta por el porvenir del
psicoanalisis en la época y su lugar entre
otros discursos.

iy

F

o Instituto Sigmund Freud - Ciclo 2025 Seminario Anual “Lo que se pierde -

verdades y ficciones en andalisis-”

Resedia de la octava clase.
Docente: Christian Gomez.
Comentarios: Leticia Garcia.

Mujeres, hombres y lo infinito.

Bajo los ultimos ejes del programa del
Seminario Anual Lo que se pierde:
verdades y ficciones en andlisis, Christian
Gomez, como docente, y Leticia Garcia,
en los comentarios, trabajaron en torno a

Por: Lorena Olmedo*

las elaboraciones de lo real, lo femenino y
lo infinito.

Para el inicio de la clase, Christian Gomez
situ6 el momento de la ensefianza de



Lacan del cual se derivan algunas
consecuencias. Luego de haber afirmado,
en los afios cincuenta, que el inconsciente
estd estructurado como un lenguaje —es
decir, que articula inconsciente y lenguaje
a partir de la nocion de estructura y de alli
desprende un sujeto en el que el
significante predomina en los efectos de
significacion—, Lacan llegard a la via de
la angustia a partir de la cosa freudiana,
aquello que Freud denomina la cosa del
mundo.

Asi, Lacan concluye que no todo en el
inconsciente es significante: el Otro queda
del lado de la inconsistencia. En el
inconsciente hay algo, un objeto, y con
ello elabora su invencién, que es de otra
estofa que el significante. Se trata mas
bien de ese objeto paradodjico que en Freud
aparece como objeto perdido, articulado a
la satisfaccion que funda el deseo. No hay
deseo sin objeto perdido, articulado a una
causa.

En este punto, Christian subrayo que la
angustia no es solo sefial de peligro, sino
signo de un deseo que el sujeto ignora.
Tenemos aqui una teoria del deseo y una
teoria de los afectos: el signo es
inequivoco, mientras que el significante es
equivoco.

La angustia, entonces, concierne a quien
estd afectado por ella; es esa consistencia
la que Lacan comienza a elaborar. Ya no se
trata s6lo del sujeto que se encuentra entre
los significantes, sino de otra forma de
consistencia, que no tiene que ver con el
costado del equivoco.

Ahora bien, en la enseflanza de Lacan, el
Otro con el que discute y del que se sirve
para reelaborar un concepto se va

desplazando con el tiempo. En este punto
encontramos referencias en las que el
inconsciente procede de la logica pura, es
decir, del significante articulado a la l6gica
proposicional.

A su vez, la topologia le permite plantear
como pasar de algo que es significante a
algo que no lo es, en tanto la pregunta que
surge es como algo que puede ser mas
proximo al sujeto puede, al mismo tiempo,
resultar ajeno.

Lacan pasa entonces de pensar las causas a
hablar de los discursos y elabora la
categoria del goce. Todo esto es efecto de
veinte anos de seminarios.

En el Seminario 20 —sefiala Enrique

Acuiia en el curso breve que dict6 en 2021,

titulado  Se(x)uaciones — Hombres y

mujeres con lo femenino—, Lacan venia

de lo que se tradujo como ..O peor,

expresion que en francés suena también
»

como “un padre”, “un suspiro”, entre otras
resonancias. Ese “O peor” es el goce, y es



precisamente aquello de lo cual el sujeto
no quiere saber nada. Tiene que ver con la
marca sobre el cuerpo, con ese encore

(an) que resuena en en corps, ‘“en
cuerpo’.

i R

En este seminario, Lacan plantea: “no
quiero saber nada de eso”, pero es
justamente eso lo que lo hace avanzar. En
posicion de analizante, el sujeto no quiere
saber nada, eso lo divide, y es el discurso
analitico el que sostiene esa division.
Lacan anuncia que va a hablar del amor, y
distingue el amor del deseo y del goce.
Sobre este ultimo afirma que “no sirve
para nada”, en el sentido de que no se trata
de la utilidad: lo util entra en un circuito de
intercambio, tiene un lugar desde el punto
de vista del uso.

Distingue entonces el goce del cuerpo del
otro, el amor reciproco y el goce del Otro,
que no es signo de amor.

Del amor reciproco dira que es aquello que
hace sena, por tanto se articula al registro
imaginario, donde el amor es narcisista y
puede ignorar el deseo.

Mientras que el goce del cuerpo del otro es
otra cosa: se sitia en otro plano, al que

llama “amuro”. Lacan muestra que entre
esos dos que se abrazan hay un muro; por
ello, no se trata sin el Otro del
inconsciente. Es decir, se goza del cuerpo
del otro a partir del Otro del inconsciente.
El ser sexuado estda animado por la
imposibilidad de establecer la relacion
sexual, es decir, no hay proporcion. El
docente se preguntd entonces: ;si no hay
proporcion, ;qué hay? ;Qué ocurre con el
goce del Otro? Lacan responde que solo se
alcanza en el infinito, segln la paradoja de
Zenon.

En logica y matematicas hay varios
infinitos, en el caso de Aquiles y la
tortuga, la paradoja es logica: Aquiles no
alcanzara a la tortuga l6gicamente. Todo se
apoya en el principio de que siempre se
puede contar una vez mas, hay algo que no
se alcanza: esa X de la sexuacion, es lo
que Lacan designa como lo femenino.

En los comentarios, Leticia Garcia
puntualizé el recorrido freudiano sobre la
diferencia entre lo femenino y la
feminidad, y leyd a partir de ello las
formulas de la sexuacion en Lacan.

En Freud, el problema de la disposicion
bisexual introduce la idea de que no hay
una representacion plena de los sexos. Asi,
Freud no logra desarrollar un todo con lo
femenino; mas bien, se trata de que hay
feminidades, y de como cada mujer se las
arregla con lo femenino.

Lacan, por su parte, parece presentar las
formulas de la sexuacidén en una estructura
binaria: de un lado lo masculino, del otro
lo femenino, aunque eso no es todo.
Advierte que pueden creer que lo saben
todo y que hay que cuidarse de ello.



Enrique Acuifia, en el curso Se(x)uaciones.
mujeres y hombres con lo femenino,
seflalaba que Freud escribio sobre la
feminidad después de treinta afios de
estudios sobre la histeria, y que es
precisamente la histeria la que le plantea el
problema de la sexualidad humana, en
tanto la sexualidad no hace conjunto, sino
que esta ligada a lo imposible como real.
Continla Acufia en el texto citado: lo
femenino es un problema entre los
hombres y las mujeres.

El objeto "a" si vemos las formulas del
Seminario 20, esta ubicado del lado
femenino y, por tanto, del lado de lo no
representable. Frente a la pregunta por
aquello que media entre el hombre y la
mujer, Lacan ubica el objeto a, que se

e Biblioteca Freudiana de Obera
Analitica -entre la clase y el caso-"

Resena de la octava clase.
Docente: Carla Bertinetti.
Comentarios: Fernando Kluge.

En torno al tema “Del sintoma metafora al
Sinthome” —extraido del segundo eje del
programa—, Carla Bertinetti, como
docente, y quien escribe, Fernando Kluge,
en los comentarios, llevaron a cabo la
octava clase del seminario BFO 2025 “La
clinica analitica —entre la clase y el
caso—" el dia 20 de noviembre.

Carla Bertinetti inicié a partir de Freud y
la definicion del sintoma como “cuerpo

encuentra del lado de la mujer. También
ubicara de dicho lado S(A/), escrituras de
lo no contable. De ese Otro goce no
contable.

Leticia avanzo sobre la pregunta acerca de
cOmMo se pone en juego esto en un analisis,
y como se puede escribir algo de ello al
modo de los nameros transfinitos de
Cantor; como inventar algo en torno a la
letra como litoral para tocar ese limite.
Temas que se continuaron en la
conversacion posterior junto a los
presentes.

(*)Presidenta de la Asociacion de
Psicoanalisis de Misiones.

- Ciclo 2025 Seminario Anual “La Clinica

Por: Fernando Kluge*

extrano”, situando asi una irrupcion de
algo extraterritorial en el yo y como efecto
de una lucha defensiva emprendida por
dicha instancia psiquica ante el goce. A
ello anexd wuna segunda expresion
freudiana: “epilogo prolongado”, con la
cual dio cuenta de que el sintoma no es un
asunto hecho de liviandades: implica un
goce y una significacion que llevan al
psicoanalisis, como practica, a ocuparse de



la causa, los efectos y la permanencia de
una satisfaccion vivida como sufrimiento.
El sintoma, en su faz pulsional, lleva a
Freud, en “Inhibicidn, sintoma y angustia”,
a estudiarlo también en relacion con la
angustia: es causa de la represion, lo cual
invierte una primera teoria freudiana de la
angustia como afecto flotante y libre de
representacion.

Asi como hay una satisfaccion paradodjica
en el sintoma, hay también un empuje al
goce en los discursos actuales. Con ello, la
docente tomo6 desarrollos de Enrique
Acufia en “Lo real miente en el sintoma”
para ubicar el hecho de que no todos
acceden a la norma de goce del consumo
de los objetos técnicos. En contraste, el
psicoandlisis vacia la causa y no trata lo
real por lo real, sino lo real mediante lo
simbolico. Para ello, el sintoma —como
sostiene Enrique Acufa en el texto
citado— debe permitir, como formacion
del inconsciente, suponer un saber y una
interpretacion a partir del significante y de
la funcion de la palabra. De esta manera, el
sintoma condensa palabras y se presenta
como un mensaje cifrado dirigido al Otro:
introduce una pregunta por la causa y una
significacion por venir, que, sin embargo,
va hasta el limite de lo que puede decirse y
representarse, finalizd Carla Bertinetti.

El comentario de quien escribe situd que el
analisis se realiza a partir del sintoma, el
cual debe ser formalizado. El psicoanalisis
no trata conductas, sino que se ocupa de
las formaciones del inconsciente, en tanto
hay una suposicion de saber que da lugar a
un querer decir. El sintoma también
permite la conexidn entre inconsciente y
pulsion, en tanto reune, a la vez, una parte
significante =~ —descifrable— 'y una
finalidad de goce.

De esta manera, por via del sintoma, el
psicoanalisis constituye una practica de
tratamiento de la neurosis en tanto hay un
mal arreglo con el lenguaje. Entonces, el
lenguaje tiene una dimension traumatica:
es incompleto (no hay un todo en el
lenguaje) e inconsistente (hay en el
lenguaje elementos que no son de
lenguaje).

Para precisar el uso del sintoma como
Sinthome, el comentario situ6 la diferencia
ubicada por Jacques-Alain Miller en su
curso “El ultimisimo Lacan” entre un
inconsciente transferencial (el de las
formaciones del inconsciente, el del
sintoma como metafora, con un sentido a
descifrar, el inconsciente parlanchin, que
conecta significantes, que desplaza deseos
y que permite esa suposicion de saber a
partir de la conexion de significantes) y un
inconsciente real, que es el del
traumatismo, del fuera de sentido, exterior
a la suposicion de saber. Jacques Lacan, en
“Joyce, el sintoma”, plantea que Joyce “es
su nombre”: asi arranca el texto y termina
afirmando que logréo algo sin Freud



—aunque lo haya leido— y sin andlisis.
Enrique Acufa, en “James Joyce, el
lenguaje  artefacto”, plantea que el
sinthome no es un avance de la doctrina
del sintoma analitico, sino un uso que
permite ubicar lo incurable del lenguaje: el
resto, lo no interpretable por el Otro del
inconsciente. Y con Joyce la literatura
ensefla como alcanzar lo real con la

escritura, con la obra de Joyce como un
arte-facto que sirve como solucion, a la
vez que alguien se nombra con ello: se
identifica a ese sinthome. Se hace un
nombre.

(*)Responsable Biblioteca Freudiana de
Obera.

e Biblioteca Freudiana de Iguazu - Ciclo 2025 Seminario Anual El mito individual

del neurdtico -entre sintoma y fantasma-

Resefia de la séptima clase.
Docente: Claudia Espinola.
Comentarios: Zinnia Osella.

El viernes 28 de noviembre se llevd a
cabo en la Biblioteca Popular Victoria
Aguirre, la 7ma clase del seminario Anual
de la Biblioteca Freudiana Iguazu "EIl mito
individual del neurdtico. Entre sintoma y
fantasma". Tuvo como docente a Claudia
Espinola junto a los comentarios de Zinnia
Osella, quienes finalizaron con el eje 4 del
programa titulado: Psicoanalisis e Infancia.

Zinnia Osella, en su comentario, puntia la
pregunta con la que iniciamos el
seminario: ;el nifio moldea sus fantasias
segun el folclore de los cuentos infantiles o
los cuentos tocan la verdad de la fantasia
infantil? Pregunta que se corresponde con
una banda de moebius, donde externo e
interno forman parte de una misma
superficie.

Por Paola Castro*

Realiza un recorrido por textos de
Sigmund Freud articulando literatura y
fantasia. Asi situa que las fantasias son
ficciones que muestran algo del deseo del
sujeto y es la traduccion ficcional
(imaginario-simbodlica) frente a lo real, a
través de representaciones psiquicas
-Phantasie vorstellung-.

A partir del suefio del hombre de los lobos,
que Freud publica en su articulo
"Materiales del cuento tradicional", resalta
dos aspectos: el primero es que el sueio y
la fantasia se presentan como extrafios al
entendimiento; que los cuentos escuchados
y cosas vistas durante la infancia se
pueden volver ominosos. Segundo, que los
cuentos infantiles le permiten a Freud
llegar a la sexualidad infantil y suponer las



protofantasias que, como refiere German
Garcia, dan tela a la novela del neurotico,
siendo las columnas de dicha ficcion.

Luego, Claudia Espinola, a partir de la
lectura que realiza Jacques Lacan de la
obra freudiana, ubica a las protofantasias
como universales y constitutivas del deseo,
de la diferenciacion de los sexos y el
origen. Fantasias  primordiales que
permiten dar respuestas frente a aquello
que no se sabe: lo sexual.

Orientandose por el texto de Enrique
Acuna "Infancias de Lewis Carrol", toma a
Giorgio Agamben en Infancia e historia:
destruccion de la experiencia y origen de
la historia, para pensar la Infancia
seflalando que no se trata de un hecho
evolutivo y cronologico como la nifiez,
sino como un lugar logico en una
exposicion en relacion a la experiencia y el
lenguaje, un recurso en el relato. En el
mismo texto, en el apartado “Fantasia y
Experiencia”, el autor plantea a la fantasia
como aquello que se puede saber, la
fantasia como médium. Siguiendo el
camino de las fantasias, la docente se
remonta a una ponencia de German Garcia
realizada en Posadas en el ano 2007 que se
llam¢ “Del sintoma y el arte” publicado en

la  revista  Fri(x)iones -entre el

psicoandlisis y la cultura- en el afio 2012,
donde dice que las fantasias son una
produccion de palabras y tienen que ver
con lo particular; en cambio, las
protofantasias son organizadores ldgicos
universales que responden a una
axiomatica. Asi introdujo que Lacan ubica
en el fantasma una légica.

A su vez toma un detalle del texto de
Lorena Olmedo ";Qué suena el cuerpo
hoy?" situado en la revista Caldo de
Cultura -revista analitica- N°1, en torno a
las resonancias del lenguaje en el cuerpo,
planteando que algo de ese relato de los
cuentos resuena en las fantasias del sujeto.
Si las fantasias son una respuesta, ;/cual es
la pregunta a la que el sujeto responde?

Para finalizar, se remite al texto de Enrique
Acufia que orienta la clase, y hace
menciéon del cuento de Lewis Carrol
“Alicia en el pais de las maravillas” quien
utiliza como recurso a la infancia donde va
nombrando, via la literatura, elementos
logicos  -proposiciones,
paradojas-. El aparente sinsentido
ficcional de la literatura carrolliana, como
los juegos del Sombrerero, los cambios de
sentido de palabras, o los problemas
matematicos disfrazados, responden a un
mundo regulado por formas ldégicas que
pueden describirse universalmente.

axiomaticas,

El poeta, el escritor literario, lleva la
delantera al psicoanalisis en tanto habla,
sin saberlo, de aquello que estudia el
psicoanalisis: el inconsciente.

(*)Miembro de la Asociacion de
Psicoandlisis de Misiones. Coordinadora
Biblioteca Freudiana Iguaz.



M@ '46 % g ﬁz. o s

Sta Edicion.
Puerto Iguaza, Misiones

inconse;;
/ e,;;_c’- Ole,,t
<« C

ENTTTHE COSQIUILLA
Y EBUILLIGION

5TA
EDICION

Julia Pernia
Christian Gomez
Lorena Olmedo
Claudia

Caldo deé ecultura

-Revigta analitica-

Julla Pemia
Carla Bertinetti
Zinnia Osella
Alicia Dellepiane
Cheistian Gémez

Caroling Sanguinetti il Avaren S ept] embI‘e 202 5]

Leen Fri(x)iones -entre el Leen Caldo de Cultura

psicoandlisis y la cultura: Modera: -Revista Analitica-:
Claudia Fernandez Zinnia Osella Julia Pernia
Viviana Bacigalupo lvana Carbone

Viernes 19 de diciembre i Ty Entradas $20.000
o AV. MISIONES 125 Escribinos al:
IGUAZU, MISIONES 3764-533805




ASOCIACION de
PSICOANALISIS
de MISIONES

pPm

Politica, Clinica y Ciencia en lo contemporineo.

ATENCION

Atencion a la urgencia
subjetiva (A.U.S)

Atenciéon clinica cuenta]
con el dispositivo de
atencion a la urgencia
subjetiva (A.U.S).

Quien lo requiera puede
solicitar una entrevista
telefonica sin cargo,

llamando o enviando un
mensaje.

INFORMES Y
SOLICITUD DE
ENTREVISTAS

Sede del Instituto Sigmund
Freud- APM
Bermadez 2716
Secretaria de martes a jueves.
de 18 a 20:30 hs.
Teléfono: 3764533805-
(2764)423040 (Fijo)
E-mail:
correodelaapm@gmail.com

Claudia Espinola
Julia Pernia
Fernando Kluge
Lorena Olmedo
Claudia Ferndndez
Gabriela Peralta

CLINICA

La Asociacion de Psicoanalisis de Misiones ofrece
Atencion  Clinica, wuna instancia constituida por
profesionales que brindan un espacio al malestar de cada
sujeto en una experiencia singular.

Quienes integran Atencion Clinica son psicoanalistas que
hacen de la lectura de los cambios de la época un modo de
trabajo permanente en la investigacién propia de su
disciplina, como asi en las disciplinas afines.

Estan atentos a los nuevos paradigmas en el campo de la
salud y en los efectos que estos tienen sobre la poblacidn
en general, asi como en las personas en particular.

Cuentan, para realizar esta tarea, con una red de
consultorios particulares en Posadas, Obera e Iguazu.

Quien lo solicite, podra concretar una entrevista privada,
que conducird a la posibilidad de un psicoanalisis.

Atencion Clinica promueve y atiende, ademas, pedidos de
control de quienes practican el psicoanalisis.

ATENCION CLINICA:

Aldana Macena
Vanesa Ruppel
Ménica Muzalski
Camila Viera
Carla Bertinetti
Daniela Correa

* & o o o @

e Zinnia Osella

Consultor:

Christian Gdmez




Seguinos:

Click aqui Click aqui

TELEVISION

ASOCIACION DE PSICOANALISIS DE MISIONES

Television - Canal de la Asociacion de Psicoandlisis de Misiones.

 Kulioforia

PODCAST

ASOCIACION DE PSICOANALISIS
DE MISIONES

Radiofonia -Ivoox-.

Radiofonia - voces del psicoanalisis en movimiento- Spotify.



https://www.facebook.com/Asociaci%C3%B3n-De-Psicoanalisis-Misiones-228115234380604
https://www.instagram.com/asociaciondepsicoanalisis/?hl=es-la
https://www.youtube.com/channel/UCy15L__FF8dr98puUD752lg
https://www.ivoox.com/podcast-radiofonia-voces-del-psicoanalisis-movimiento_sq_f1896606_1.html
https://open.spotify.com/show/42QzC8Gm6fDH1tEKvGYYOU

